
Refaire l’entendement révolutionnaire 

 

 
■ Olivier BESANCENOT et Michael LÖWY 

MARXISTES ET LIBERTAIRES 
Affinités révolutionnaires 
Libertalia, 2025, 224 p. 

 
« Nous soutenons que l’affirmation libre de tous les points de vue,  

que la confrontation permanente de toutes les tendances,  
constituent le plus indispensable ferment de la lutte révolutionnaire. » 

 

 André Breton, « Du temps que les surréalistes avaient raison » (1935) 

 
 Il n’y a plus aujourd’hui, à proprement parler, de mouvement révolution-
naire organisé. Seulement quelques restes, issus des grandes vagues révolu-
tionnaires des deux siècles précédents, réduits à quelques groupuscules qui 
peinent à se faire entendre et à s’entendre eux-mêmes. Cette situation tra-
duit évidemment la décomposition complète d’un mouvement qui s’était 
initialement construit à partir des luttes ouvrières, puis qui avait tenté de se 
reconstituer sur une base sociale élargie dans le courant des années 1960-
1970. De tout cela, il faut bien constater qu’il ne reste rien, ou pas grand-
chose : des révolutionnaires sans révolution. Dans l’époque d’un capitalisme 
crépusculaire, on ne peut que le déplorer. Car c’est à l’instant du plus grand 
danger qu’il faudrait savoir reprendre la part la plus précieuse de ce que les 
diverses expressions du mouvement révolutionnaire passé nous lèguent 
dans leur inachèvement. 
 

 Cette question de la reprise des excédents contenus dans ce qui s’est figé 
en idéologie, à partir de ce qui était originellement pensée vivante de la 
praxis révolutionnaire – question qui est tout aussi bien celle de la reprise 



2 

 

 

même d’un mouvement révolutionnaire –, n’est pourtant pas condamnée à 
s’évanouir avec ce monde en décomposition. À condition qu’elle ne soit pas 
saisie comme une simple imitation du passé, qu’elle ne s’enkyste pas dans 
de nouvelles coquilles idéologiques, qu’elle soit conçue au front de l’histoire, 
elle peut se poser à nouveau comme l’exigence centrale d’une société en 
crise cherchant les voies de sa réinvention. Mais comment reprendre quand 
les éléments épars de ce qui reste de critique révolutionnaire ne parviennent 
pas à se déprendre – de leurs dogmes désuets, de leurs habitudes encom-
brantes, de leurs comportements fragmentés et stéréotypés ? Comment re-
prendre quand leur propre entendement se fige et, littéralement, n’entend 
plus ? La question de la reprise révolutionnaire se double alors, à partir d’une 
considération des obstacles extérieurs que le monde de la domination et de 
l’exploitation lui oppose, d’une attention toute particulière à un ensemble 
d’obstacles intérieurs qu’il s’agit là aussi de lever. C’est qu’à côté de la trans-
formation du monde, un entendement révolutionnaire est lui aussi à refaire. 
 

 La récente réédition, dans une version actualisée et augmentée, de Mar-
xistes et libertaires. Affinités révolutionnaires (Libertalia, 2025), signé con-
jointement par Olivier Besancenot et Michael Löwy, me semble pouvoir in-
diquer quelques pistes de réflexion sur la façon dont cet entendement pour-
rait commencer à émerger. Cet ouvrage doit d’abord pouvoir se lire pour ce 
qu’il énonce explicitement, c’est-à-dire comme un manifeste pour un mar-
xisme libertaire, et non comme une brochure de propagande du NPA, parti 
auquel les deux auteurs sont affiliés. Il faut d’ailleurs remarquer que, lors de 
sa première publication en 2014, l’ouvrage avait déjà rencontré une certaine 
hostilité de la part de ceux qui ne supportent pas que l’on bouscule les iden-
tités politiques établies, qu’ils soient marxistes ou libertaires. Plus important 
me paraît le geste d’ouverture dialogique proposé par ce livre. Ce n’est, à 
vrai dire, que la reprise d’un geste déjà effectué par Daniel Guérin ou par la 
revue Noir et Rouge dans les années 1960, pour ne citer que ces exemples, 
parmi tant d’autres qui se réclamaient aussi d’un marxisme libertaire1. Le 
rapprochement et le dialogue entre anarchistes et marxistes, voilà ce qui 
avait permis alors la possibilité d’un mouvement inédit comme celui de mai-
juin 1968. Il m’a plu ainsi de lire ce livre comme un appel à une réinvention 
possible de la révolution dans le dépassement de clivages historiquement 
datés. Non pas en faisant table rase du passé (Besancenot et Löwy revien-
nent longuement, à raison, sur l’histoire des mouvements révolutionnaires), 
mais en sachant se décharger d’une mémoire lourde qui encombre le pré-
sent et oblitère l’avenir. Je ne peux alors que souscrire à ce que Besancenot 
et Löwy énoncent dans leur avant-propos : « Un certain nombre de ques-
tions ont été le point d’achoppement entre socialisme et anarchisme, elles 
ont toujours divisé marxistes et libertaires ; il ne s’agit plus tant de “trancher 
le débat” que d’exploiter ces réflexions pour trouver des pistes de conver-
gence possible. »2 
 

 
 1 Daniel Guérin, Pour un marxisme libertaire, Robert Laffont, 1969 ; Noir et Rouge, An-
thologie 1956-1970, Éditions Acratie & Spartacus, 1982. 
 2 Olivier Besancenot, Michael Löwy, Marxistes et libertaires. Affinités révolutionnaires, 
Libertalia, 2025. 



3 

 

 

 Le premier grand mérite de l’ouvrage est donc de poser les bases d’un 
dialogue entre révolutionnaires de divers horizons – que je ne limite pas, 
pour ma part, aux seuls marxistes et anarchistes. Ce dialogue, pour être fé-
cond, n’est pas appréhendé dans le but d’opérer une synthèse programma-
tique, mais pour établir et renforcer les affinités révolutionnaires, ainsi que 
l’indique le sous-titre. Ce que Besancenot et Löwy appellent « marxisme li-
bertaire » « n’est pas une doctrine, un corpus théorique achevé : il s’agit plu-
tôt d’une affinité, d’une certaine démarche politique et intellectuelle : la vo-
lonté commune de se débarrasser, par la révolution, de la dictature du capi-
tal pour bâtir une société désaliénée, égalitaire, libérée du carcan autoritaire 
de l’État3. » On retrouve là le concept sociologique d’affinité élective, cher à 
Löwy, qui lui avait permis de dégager la cohérence de certains phénomènes 
de pensée hybride, comme le romantisme révolutionnaire ou comme le 
messianisme utopique de penseurs comme Buber, Landauer, Scholem, Ben-
jamin ou Bloch4. Nul doute que l’emploi de ce concept pour définir le mar-
xisme libertaire renvoie à cette idée que les pensées, en vérité, sont pro-
duites pour rencontrer d’autres pensées, et pour engendrer, dans ces ren-
contres, de nouvelles pensées. Voilà, me semble-t-il, ce qu’il faut lire en 
creux dans Marxistes et libertaires : la révolution commence par la réouver-
ture du dialogue. 
 

 Je dirais ensuite que ce livre, en abordant « un autre versant de l’histoire 
(...) : celui des alliances et des solidarités agissantes entre anarchistes et 
marxistes »5, nous offre la possibilité de percevoir les perspectives oubliées 
qui gisent dans le passé, mais qui, dans leur inachèvement, restent malgré 
tout ouvertes sur l’avenir. On se plaît par moments à rêver : et si la Première 
Internationale ne s’était pas dissoute ? et si la Commune de Paris en 1871 
n’avait pas été écrasée ? et si la révolution russe ne s’était pas terminée dans 
la terreur rouge ? et si, en Espagne, les marxistes du POUM et les anarchistes 
de la CNT avaient réalisé une alliance durable ? Il y aurait tant de belles 
uchronies à écrire. Mais, comme le disent clairement Besancenot et Löwy, il 
ne s’agit pas de refaire l’histoire, mais plutôt de tirer toutes les consé-
quences des événements tragiques qui ont parsemé l’histoire de la révolu-
tion pour envisager l’avenir. Il faut de toute façon espérer que l’on n’essaiera 
pas de refaire cette histoire. Et, pour ce, il faudra bien plus que retenir les 
leçons du passé. Il s’agira aussi, ce sur quoi l’ouvrage de Besancenot et Löwy 
ne se penche pas vraiment, de rompre avec les versions martyrologiques de 
l’histoire de la révolution et avec les récits tendant à faire des révolution-
naires des héros de légende. Bien que toutes les figures évoquées dans cet 
ouvrage méritent d’être rappelées à notre mémoire, il serait inconséquent 
d’en faire de nouvelles idoles. Ce n’est pas l’intention des auteurs, mais le 
risque de la dérive idolâtrique, ou tout simplement idéologique, est un pro-
blème qu’ils auraient pu poser plus explicitement, étant donné leur antista-
linisme. Il n’en reste pas moins qu’ils comprennent assez bien que le divorce 

 
 3 Ibid, p.214. 
 4 Michael Löwy, Robert Sayre, Révolte et mélancolie. Le romantisme à contre-courant 
de la modernité, Payot, 1992 ; Michael Löwy, Rédemption et utopie. Le judaïsme libertaire 
en Europe centrale, PUF, 1988. Réédition : Éditions du Sandre, 2010. 
 5 O. Besancenot, M. Löwy, Marxistes et libertaires, op.cit., p. 9. 



4 

 

 

entre marxistes et anarchistes est bien plus lié à des « contentieux histo-
riques » (dont la révolution russe, qu’ils perçoivent comme une « lutte fra-
tricide », reste le plus clivant) qu’à une simple mésentente au niveau des 
idées. D’où leurs efforts pour prendre en compte les différents points de vue 
et pour raconter l’histoire du mouvement révolutionnaire d’une façon moins 
manichéenne, préférant montrer la complexité de cette histoire, où ce qui 
peut être considéré comme erreur ou faute n’est pas l’apanage d’un camp 
contre un autre. Leur regard historiographique se veut principalement un 
moyen de dépasser les points de vue partisans, trop englués dans les polé-
miques stériles. Ce qui ne veut pas dire, loin de là, que leur analyse du passé 
se place au-dessus de toute critique – je m’interroge, par exemple, sur la soi-
disant autonomie de la Tcheka, la police politique créée par le pouvoir bol-
chévique en décembre 1917, dans les initiatives de répression sanglante 
qu’elle a exécutées. Où cette information historique a-t-elle été trouvée6 ? 
Mais l’important se situe bien plutôt dans la démarche consistant, en 
quelque sorte, à défaire et déconstruire le rapport fortement « identifica-
toire » (excusez le barbarisme) des militants avec une histoire plus légen-
daire que réelle et avec ces rôles stéréotypés véhiculés par les figures sacra-
lisées d’un Lénine, d’un Trotski, mais tout aussi bien d’un Makhno. Peut-être 
Besancenot et Löwy ne vont pas assez loin dans cette démarche, mais il faut 
leur reconnaître qu’ils en donnent l’amorce. En tout cas, seul un rapport dis-
tancié avec cette histoire permettrait de conjurer, un tant soit peu, les 
spectres qui la hantent. 
 

 Mais Besancenot et Löwy ne se contentent pas de ce regard rétrospectif. 
Leur ouvrage ouvre aussi une discussion sur les questions politiques qui di-
visent encore aujourd’hui marxistes et anarchistes. Reconnaissant que celles 
exposées ne sont pas exhaustives, ils abordent ainsi celle du rapport de l’in-
dividu au collectif, celle de la « prise de pouvoir », celle de l’autonomie et du 
fédéralisme, celle de la planification démocratique et de l’autogestion, celle 
de la démocratie, celle des formes organisationnelles du syndicat et du parti, 
celle enfin de l’écosocialisme et de l’écologie libertaire. Sans entrer dans le 
détail de ce riche exposé (il faudrait pour chaque question traitée y consa-
crer un article propre), on peut néanmoins remarquer que c’est bien autour 
de la question proprement politique – la question non seulement de la poli-
tique, mais surtout du politique – que le débat entre anarchistes et marxistes 
tourne depuis plus d’un siècle et demi. Il me paraît significatif que la mé-
fiance entre ces deux courants se situe autour de leur incompréhension ré-
ciproque de leur conception du « pouvoir ». Par exemple, la critique de Be-
sancenot et de Löwy des thèses de Holloway7, qui n’est pas un anarchiste 
mais un marxiste plutôt hétérodoxe, reprend ainsi la vieille antienne de la 
naïveté anarchiste qui s’imaginerait pouvoir abolir toute forme de pouvoir. 
Holloway, on le sait, a voulu distinguer le « pouvoir de » (le pouvoir comme 
capacité pratique) du « pouvoir sur » (le pouvoir comme autorité coercitive), 
pour expliquer que la visée du mouvement révolutionnaire devait se con-
centrer sur la disparition du deuxième, et non sur tout pouvoir. Mais, pour 

 
 6 Ibid, p.112 
 7 John Holloway, Changer le monde sans prendre le pouvoir. Le sens de la révolution au-
jourd’hui, Syllepse, 2007 ; John Holloway, Crack Capitalism, Libertalia, 2012. 



5 

 

 

Besancenot et Löwy, il y a et il y aura toujours du « pouvoir sur », même dans 
les décisions prises le plus démocratiquement possible. Il s’agit, à mon avis, 
d’une incompréhension de ce que Holloway a voulu signifier, même s’il faut 
admettre que sa réflexion sur le pouvoir reste par trop abstraite et ne s’ap-
puie pas sur des exemples historiques d’expériences de démocratie directe 
qui lui auraient permis de préciser sa pensée. Je ne crois pas qu’Holloway 
s’imagine un monde sans forme politique quelconque, et s’il ne parle pas de 
démocratie, qu’il soit pour l’anarchie prise au sens péjoratif du terme. Mais, 
a contrario, Besancenot et Löwy, dans cette critique adressée à Holloway, 
ne doivent pas être compris comme des adorateurs de tout pouvoir. Tout 
ceci indique seulement qu’entre les courants marxistes et anarchistes, der-
rière les mêmes mots, on n’entend sans doute pas les mêmes concepts.  
 

 Il n’en reste pas moins que la discussion libre et ouverte me paraît tout à 
fait possible. La suspicion réciproque entre anarchistes et marxistes peut 
être tout à fait levée, à condition que la convergence recherchée ne s’oriente 
pas vers une uniformisation de la pensée révolutionnaire, ni de sa traduction 
en pratique. C’est bien ce que soulignent Besancenot et Löwy dans leur con-
clusion lorsqu’ils affirment : « En fait, il n’existe pas un seul marxisme liber-
taire, mais une grande diversité de tentatives, plus ou moins réussies, de 
jeter des ponts entre les deux grandes traditions révolutionnaires8 ». Et 
peut-être n’est-ce pas tant le pouvoir finalement qui pose problème que la 
façon de le concevoir hégémoniquement. La critique de la politique com-
mence dans la critique des catégories héritées. Elle se fonde dans la réinven-
tion du dialogue. Reconnaître l’autre dans sa différence et en faire la richesse 
des rapports humains, voilà sans doute un éclairage éthique qui devrait se 
projeter sur toute question politique, réduite trop souvent à la probléma-
tique du pouvoir comme technique. 
 

 
 

« Comment nous entendons-nous au début ? 
En chantonnant sans fin et en dansant. » 

Ernst Bloch, L’Esprit de l’utopie 
 

« Et voilà, mon frère, que nous avons appris à discuter bien calmement et simplement 
Nous nous comprenons à présent – il ne nous en faut pas davantage. 

Et je dis que demain nous deviendrons encore plus simples, 
nous trouverons ces mots qui pèsent le même poids  

dans tous les cœurs, sur toutes les lèvres 
et on appellera alors les figues : figue, et le rafiot : rafiot, 

et jusqu’à ce que les autres en sourient et disent « de tels poèmes 
on t’en fait cent par heure ». C’est cela que nous voulons nous aussi. 

Parce que nous, mon frère, nous ne chantons pas pour nous distinguer du monde, 
nous chantons pour rassembler le monde. » 

Yannis Ritsos, Le Chaudron calciné. 
 

 Pour conclure sans conclure – comment conclure à propos de ce qui ré-
clame une ouverture ? – j’aimerais indiquer tout d’abord les limites du pro-
pos général de Marxistes et libertaires. La première concerne une question 
absente, mais qui me semble primordiale dans le rapprochement à effectuer 
entre marxistes et libertaires, car étant le point aveugle des deux courants. 
Cette question est celle du quotidien vécu de la pratique militante. Il y aurait 

 
 8 O. Besancenot, M. Löwy, Marxistes et libertaires, op. cit., p.214. 



6 

 

 

ici beaucoup de choses à critiquer chez les uns et les autres. Le militantisme 
politique ne prend-il pas la forme d’une certaine aliénation ? N’y a-t-il pas 
plusieurs façons de pratiquer la politique ? Le militantisme est-il le seul faire 
valable pour une nouvelle pratique de la révolution ? Autant de questions 
que je laisse en suspens, mais qui devraient nous occuper sérieusement – ou 
pas trop sérieusement, si vous comprenez ce que je veux dire. 
 

 Ensuite, je ne suis pas certain que la révolution à venir doive être essen-
tiellement « marxiste libertaire ». Bien d’autres courants de pensée (et pas 
seulement politiques) pourraient venir la féconder. L’ouvrage de Besancenot 
et Löwy montre déjà, à travers quelques portraits choisis, que le marxisme 
libertaire ne puise pas ses sources uniquement chez Marx ou Bakounine ; 
c’est ainsi la présence d’André Breton, de Benjamin Péret ou de Penelope 
Rosemont qui rappelle que la poésie surréaliste joue aussi son rôle. Mais ce 
rappel n’est que fugace dans l’ouvrage. C’est encore plus flagrant quand on 
constate que rien n’est dit aussi de l’apport important des situationnistes 
dans l’élaboration d’une théorie révolutionnaire qui se situe par-delà l’anta-
gonisme entre marxisme et anarchisme, ni même de leur recherche pour 
abolir la séparation entre art et politique. Mais au-delà, les apports pour re-
nouveler la révolution ne viendront pas seulement de l’héritage des avant-
gardes politiques et artistiques. Elles viendront aussi peut-être de la psycha-
nalyse, de l’anthropologie, de l’histoire de l’art, etc. Et aussi, sans doute, de 
diverses pratiques populaires qui ne sont pas passées par de longues routes 
théoriques. 
 

 Nous avons à ouvrir le champ le plus large. 
 

 Et dans le cours de ses réflexions, comment ne pourrais-je pas me souve-
nir de mon ami Américo Nunes ? En cette même année, est paru un très 
beau livre d’entretiens qu’il avait livrés à Yann Martin, un de ses anciens étu-
diants et ami9 où j’ai retrouvé cette parole d’ouverture si singulière et si bou-
leversante, qui m’a donné à entendre un autre son, plus sensible, de ce que 
pouvait être l’idéal révolutionnaire – il n’était pas le premier à m’offrir cette 
tonalité de la vie au fond de cet idéal, mais il m’a conforté dans la vérité de 
celle-ci. Dans ce livre, qui retrace le parcours de sa vie, ou plutôt, devrait-on 
dire, sa quête, on découvre, derrière le « révolutionnaire », l’individu rempli 
de doutes, d’incertitudes, mais pleinement dans la proximité des autres. Il 
n’est pas militant. Mais il n’est pas indifférent à la dégradation du monde. Il 
fait comme chacun : ce qu’il peut en fonction de ses moyens. Pas de comédie 
ni de tragédie, chez lui. Juste tenter de vivre et transformer cette vie comme 
on le peut. On en est tous là. Alors ? Que veut dire, dans la réalité de notre 
vécu quotidien, d’être marxiste ou anarchiste ? Aussi, j’aime quand Américo 
dit : « Je me suis toujours senti être, à la fois et ensemble, un irréductible 
“marxien et bakouninien critique”. Les marxiens et bakouniniens y voient 

 
 9 Américo Nunes, Orages pour un autre rêve. Du tiers-mondisme à la gauche communiste, et au-
delà, L’échappée, 2025. Signalons, au passage, que cet ouvrage a été admirablement mis en forme 
par Freddy Gomez que nous remercions encore chaleureusement pour ce travail qui est le plus bel 
hommage qu’il pouvait rendre à Américo. Voir aussi le numéro 33 du bulletin Négatif de mars 2024 
consacré entièrement à Américo Nunes. Lire, sur cet ouvrage, la recension de Sébastien Navarro pu-
bliée sur ce site à l’adresse https://acontretemps.org/spip.php?article1120. 
 

https://acontretemps.org/spip.php?article1120


7 

 

 

souvent un paradoxe. Moi, pas. Ce sont, à mes yeux, deux sources d’inspira-
tion qui se complètent. Pour le reste, il y eut des illusions ponctuelles, mais 
jamais, de ma part, de volonté de m’accrocher dogmatiquement à une doxa. 
Tout est à reformuler éternellement et sans remords. »10 Alors ? Que pou-
vons-nous faire ? Que pouvons-nous dire ? C’est difficile. Mais est-ce impos-
sible ? Il faudrait encore que le temps qui passe nous emporte non sans 
quelque joie de vivre. 
 

 Tout ce que je sais, c’est que moi, je ne suis ni marxiste, ni anarchiste, ni 
conseilliste, ni écosocialiste, ni surréaliste, ni situationniste. Mais je sais aussi 
que, chez celles et ceux qui se reconnaissent dans ces identités, se trouvent 
des personnes qui, comme vous et moi, rêvent d’un autre monde et avec 
lesquelles on pourrait, en de longues et joyeuses discussions autour de plu-
sieurs verres, « refaire » celui-ci. C’est du moins commencer à refaire, faute 
de monde, ce que j’appelle un entendement. 
 

Pascal DUMONTIER 
Passages… à creuser, n° 1, hiver 2025-2026. 

 

– À contretemps / Recensions et études critiques / février 2026 – 
[https://acontretemps.org/spip.php?article1147] 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

AC 
 
 

 
 10 Ibid, p.291. 


